
 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

7

ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ:  
ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 
 
 
 
 
 
 

П.С. Гуревич 

ВЕЛИЧИЕ И БЕСЦЕННОСТЬ  
ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 

 
 

Значение гуманитарного знания 
 
Много лет назад я по заданию Министерства образования 

был направлен в Японию, чтобы изучить учебные планы Института 
дорожного строительства. В то время я заведовал кафедрой куль-
турологии в институте, который готовил инженеров, проектирую-
щих мосты. Неожиданно оказалось, что японские студенты в тече-
ние целого года изучают живопись эпохи Возрождения. 
Разумеется, я поинтересовался, зачем строителям дорог и мостов 
столь углубленное изучение живописи. Ответ, вообще говоря, был 
едва ли предсказуем: 

– Если не развивать творческое воображение инженера, он 
научится строить только один мост и одну дорогу. 

Никогда в истории не было так много элит, обремененных 
столь большим объемом знаний. Обладание знаниями, их исполь-
зование и проверка стали главной заботой, оценкой мастерства и 
лейтмотивом деятельности элит. Однако, по мнению известного 
ученого и публициста Джона Сола, сила элит зависит не от эффек-
тивности этих знаний, а от того, как она используется и контроли-
руется1. Сол считал, что главное заблуждение современной циви-

                                          
1 Сол Д.Р. Ублюдки Вольтера. Диктатура разума на Западе. – М.: АСТ:  

Астрель, 2007. – С. 13. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

8

лизации заключается в ее абсолютной уверенности в том, что ре-
шение всех наших проблем состоит в точном применении рацио-
нально организованной экспертизы. 

Однако именно использование экспертизы, по мнению Сола, 
как раз и провоцирует множество мучительных проблем. Действи-
тельно, убеждение в том, что мы создали самое усовершенство-
ванное общество в истории человечества, – всего лишь иллюзия. 
На самом деле фрагментация знаний, разделение его на разные 
узкие сферы устраняют всеобщее понимание. Знание дробится, в 
результате обнаруживается феномен, который К. Маркс назвал 
«профессиональным кретинизмом». 

На протяжении XIX и XX вв. точные науки постоянно сравни-
вают с гуманитарными, т.е. с человековедческими. В XIX и начале 
XX в. пальма первенства неизменно принадлежала так называемым 
конкретным наукам. Это было связано с тем, что естественные дис-
циплины (физика, химия, биология, астрономия) подарили человече-
ству внушительные открытия, которые позволили людям изменить 
собственную жизнь. Когда же речь заходила о постижении человека, 
человечества, общества, культуры, человеческого духа, то складыва-
лось впечатление, будто гуманитарные науки менее важны для соци-
альной динамики, чем, скажем, науки естественные и технические: 
физика, химия, математика, механика, биология и т.д. Считалось, что 
гуманитарные науки не всегда конкретны и доказательны, а потому 
не могут дать достоверные знания. 

Однако в последние десятилетия ситуация меняется. Нередко 
ученые и широкие слои населения отдают предпочтение гумани-
тарным наукам. Во многих городах сейчас созданы гуманитарные 
университеты. Анализ обширной философской, культурологиче-
ской и художественной литературы показывает, что феномен гу-
манитарной культуры исследован мало. Даже само это понятие 
встречается крайне редко. Между тем гуманитарно-культурные 
ценности необходимы для человеческого рода, общества и отдель-
ного человека. Общеизвестно, что проблема возникновения ду-
ховной культуры крайне сложна и недостаточно разработана. 

Гуманитарное знание имеет дело с человеком, его ценностя-
ми, смыслами, которым люди придают особое значение. Здесь ве-
лика роль не только сознания, но и интуиции. Огромное значение 
в этом комплексе знаний имеет «авантюра мысли», творческое во-
ображение. Однако это вовсе не означает, будто выводы гумани-



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

9

тарных наук менее ценны. Точное знание требует окончательных 
положений и доказательств. Гуманитарное знание предполагает 
строгость рассуждения, но оно не всегда имеет форму закона, тео-
ремы или аксиомы. Иначе невозможно проникнуть в сокровенный 
мир человека. 

Когда мы изучаем общество, культуру, осмысливаем их осо-
бенности и тенденции, приходится сразу признать, что законы при-
роды, которые кажутся универсальными, здесь имеют ограниченное 
применение. Мы тотчас же обнаруживаем фундаментальное разли-
чие между конкретными науками и гуманитарным знанием. Естест-
венные законы выражают постоянную взаимосвязь и регулярность 
природных феноменов. Они не могут быть созданы. Один безумец 
сказал: «Я – автор сорока законов природы». Это, разумеется, от-
кровение сумасшедшего. Природные законы нельзя придумать или 
нарушить. Они не творятся, а открываются в их истинной природе. 

Общественные законы носят принципиально иной характер. 
Они обусловлены человеческой активностью. В своей деятельно-
сти, в своем общении люди руководствуются целями, которые они 
пытаются реализовать. У человека есть потребности, которые он 
стремится удовлетворить. Он руководствуется собственными жиз-
ненными и практическими установками. Ориентиры человека на 
протяжении жизни постоянно меняются. Они могут быть нарушены. 
Их можно преобразовать, отменить. В обществе нередко возникает 
непредсказуемое развитие событий. 

Многие феномены общественной жизни вообще нельзя по-
нять, исходя из природных предпосылок. Например, согласно при-
роде, женщина призвана продлить человеческий род. Других 
предназначений у нее нет. А в обществе женщина может осущест-
вить свои социальные мечты – стать ученым, политиком, военным, 
наравне с мужчиной участвовать в созидании общества. Кроме 
того, как, опираясь, например, на физику или биологию, можно 
осознать смысл жизни или смысл существования мира? Тут нужно 
прежде всего обратиться к человеческим предпочтениям, к тем 
нормам, которые возникают в социальной жизни. 

Прочтем внимательно строки, написанные немецким социо-
логом и историком Максом Вебером: «Кто сегодня, кроме некото-
рых “взрослых” детей, которых можно встретить как раз среди есте-
ствоиспытателей, еще верит в то, что знание астрономии, биологии, 
физики или химии может – хоть в малейшей степени – объяснить 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

10

нам смысл мира или хотя бы указать, на каком пути можно напасть 
на след этого “смысла”, если он существует? Если наука что и мо-
жет сделать, так это скорее убить веру в то, будто вообще существу-
ет нечто такое, как “смысл” мира»1. 

Не случайно Л.Н. Толстой отмечал ограниченность естест-
венной науки. Да, она принесла неоспоримую пользу человечест-
ву, открыла невиданные горизонты. Но она не дает никакого отве-
та на важные для нас вопросы: «Что нам делать?», «Как нам 
жить?» Вот почему еще в прошлом веке исследователи пытались 
установить различия между науками о природе и «науками о духе» 
(так назывались все науки, занимавшиеся изучением творений че-
ловеческого духа и таких сфер культуры, как искусство, религия, 
государство, экономика, право и т.д.). 

Хотя ученые давно осознавали различие между науками о при-
роде и науками о человеческом духе, некоторые мыслители все же, 
изучая общество, опирались на законы природы. Они считали, что 
общественная жизнь имеет естественный характер и что социальные 
процессы можно понять по аналогии с природными. Так, например, 
еще в античной философии возникла теория «естественного права». 
Предполагалось, что право существует уже в природе, заложено в 
самой сущности человека. Естественное право для всех одинаково, 
т.е. независимо от времени и места. Оно также неизменно. Скажем, 
право распоряжаться своей собственностью, вести войны, строить 
государство обусловлено природой. Иначе говоря, все люди, уже по 
тайне своего рождения, обладают такими способностями и правами. 

В науках о природе ценность закона связана с его общезна-
чимостью. Химическая формула воды справедлива и для Северно-
го полушария, и для Южного, и для созвездия Центавра. В гума-
нитарных науках выявленные закономерности не обладают такой 
безоговорочной применимостью. В своеобразных условиях той 
или иной культуры определенные тенденции могут получить спе-
цифическую направленность. 

Изучение природных законов позволяет предвидеть разви-
тие тех или иных естественных явлений. Уже древние астрономы 
называли время, когда наступит затмение солнца или наводнение. 
Но разве люди не пытаются заглянуть в свое будущее? Можно, к 
примеру, рассчитать продолжительность того или иного экономи-
                                          

1 Вебер М. Избранные произведения. – М.: Прогресс, 1990. – С. 717–718. 



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

11

ческого цикла, но не исключено, что ход событий будет разрушен 
каким-то непредвиденным фактором. Разумеется, мы раздумываем 
о грядущем и хотим предугадать его. Но это зачастую носит ха-
рактер возможных «сценариев». Никто не думает, будто развитие 
общества обязательно примет такой и только такой характер. Ведь 
в обществе живут люди. Их сознание и воля могут изменить лю-
бую предопределенность будущего. Множество случайных факто-
ров способно обусловить развитие не по «сценарию». 

Есть еще одно отличие естественных наук от гуманитарных. 
Общественное развитие во многом обусловлено расширением че-
ловеческого знания. Но разве мы можем предугадать, какие теоре-
тические открытия будут сделаны в будущем? В эпоху ветряных 
мельниц никто не мог предположить, какое огромное влияние на 
жизнь людей окажет, например, компьютер. Метод социального 
познания вовсе не предполагает, будто обществовед станет изла-
гать окончательные истины, безупречные схемы и теоремы. Здесь 
важно научить человека мыслить, оценивать, постигать целост-
ность бытия в его уникальном образе. 

Многие ученые утверждают, что мораль, религия и искусст-
во возникли в период верхнего палеолита (40–20 тыс. лет до н.э.), 
когда жили кроманьонцы. «Лишь за семь или восемь тысячелетий 
нам брезжит первый свет и слышны первые смутные шорохи; а 
позади, в глубине веков, – сумерки и безмолвие, – отмечает рус-
ский философ М. Гершензон. – Но там люди желали и мыслили 
так же, как и мы, и в многократный срок развития, предшество-
вавший нашей культуре, был добыт весь существенный опыт че-
ловечества. К тем познаниям позже ничего не прибавилось, так как 
неизменен издревле и поныне телесный состав человека. Перво-
бытная мудрость содержала в себе все религии и всю науку. Она 
была как мутный поток протоплазмы, кишащий жизнями, как ку-
дель, откуда человек до скончания времен будет прясть нити сво-
его раздельного знания»1. 

Богатство культуры, накопленное человечеством за многие 
века, неисчерпаемо, оно ждет еще своего осмысления. В гумани-
тарно-культурном наследии Древнего мира, социально-философской 
мысли Индии, Китая, Греции и Рима можно отыскать глубокие раз-
                                          

1 Гершензон М. Гольфстрем // Лики культуры: Альманах. – М.: Юристъ, 
1995. – Т. 1. – С. 7. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

12

мышления о человеке, о смысле жизни, о высших ценностях, роли 
философии, морали, права, религии, искусства, педагогики и рито-
рики в жизни людей. Древний мир оставил нам великолепные исто-
рические памятники, интересные философские и исторические труды, 
произведения искусства, мифы и легенды, скульптуры, архитектур-
ные сооружения, «семь чудес света» и пр. 

Значение гуманитарного знания, безусловно, велико. Оно 
многолико и многообразно. Но что оно представляет собой? Гума-
нитарная культура – это всеобъемлющее, «сквозное» явление, оно 
присутствует в разных сферах общественной жизни. Гуманитарное 
знание непосредственно включает в себя философию, обществоз-
нание, человековедение, право, мораль, искусство, мифологию, 
педагогику, филологию, гуманитарное образование, просвещение 
и воспитание. 

Тем не менее как только в западных странах утвердилась 
технократическая идеология, так сразу гуманитарные предметы 
были признаны враждебными разуму. Была также предпринята 
серьезная попытка, трансформируя раздел за разделом, включить 
их в сферу точных наук. Так, архитектура стала наукой количест-
венных измерений, где отдельные детали технологически форми-
руют целое здание. Даже история искусств была превращена из 
суммы знаний о красоте и ремесле в математическое осознание 
творчества. Новые историки искусства озабочены не столько ис-
кусством или историей, сколько эволюцией технических приемов. 
Общественные науки, без сомнения, являются самым показатель-
ным примером того, как деформируются гуманитарные знания. Те, 
кто придет после нас, вероятно, будут воспринимать сужение по-
литических, экономических, социальных знаний и искусства до 
математических оценок и неясного, герметически замкнутого сло-
варя для их описания как одну из величайших глупостей нашей 
цивилизации. 

Узколобая технократическая идеология теперь нашла призна-
ние и в нашей стране. За последние десятилетия чиновная власть в 
России неоднократно выступала против гуманитарного знания. 
Шли и продолжаются атаки на философию, историю, культуроло-
гию. Недавно министр образования и науки Д. Ливанов торжест-
венно, как радостную новость, объявил, что скоро аспиранты не бу-
дут сдавать кандидатский минимум по философии. Чиновники 
убеждены в том, что таким образом молодые ученые будут зани-



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

13

маться непосредственно собственной темой и гораздо быстрее сде-
лают крупные открытия. Решение министерства, по сути дела, уст-
раняет философию из сферы образования и науки. 

 
 

Философия 
 
Далеко не во все эпохи отношение к философии было иде-

ально позитивным. В 1850 г. министр просвещения России князь 
П.А. Ширинский-Шихматов поставил вопрос о том, что «польза 
философии не доказана, а вред возможен». По настоянию министра 
были закрыты многие кафедры истории философии и метафизики. 
Преподавание логики и психологии было возложено на профессо-
ров богословия. Позже, в ходе реформ Александра II, философия 
была восстановлена в своих правах. 

«Поистине трагично положение философа»1. Это слова Ни-
колая Александровича Бердяева. «На протяжении всей истории 
культуры обнаруживается вражда к философии и притом с самых 
разнообразных сторон. Философия есть самая незащищенная сто-
рона культуры»2. Последняя фраза просто великолепна по отто-
ченности формулировки. 

Религия обслуживает запросы духа. Человек обращает свой 
взор к Богу, когда испытывает жуткие муки одиночества, страх 
перед смертью, напряжение душевной жизни. Мистика чарует 
возможностями глубинного обостренного богообщения. Она дарит 
надежду на чудо. Наука демонстрирует неоспоримые успехи по-
знающего ума. Будучи опорой цивилизации, она не только разъяс-
няет одухотворяющие истины, но и обустраивает людей, продле-
вает им жизнь. 

В наши дни вновь ставится вопрос: зачем, скажем, естест-
венникам сдавать кандидатский минимум по философии? Пусть 
лучше гоняются за элементарной частицей в своем синхрофазотроне. 
Спросим, однако, много ли выиграла страна, в которой на долгие го-
ды и десятилетия была запрещена философская антропология? Ан-
тропологизм как тип мышления получил ярлык «абстрактный».  
Человека объявили простым слепком общественных отношений.  
                                          

1 Бердяев Н.А. Философия свободного духа. – М.: Республика, 1994. – С. 230. 
2 Там же. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

14

Во всем мире – антропологический бум, ренессанс знания о человеке. 
У нас – зачастую гуманистическая риторика, бессодержательные за-
клинания политических партий об учете человеческого фактора. 

В июле 1999 г. три доктора физико-математических наук 
В.В. Низовцев, Ю.Н. Любитов и В.С. Мурзин, выступив в «НГ-нау- 
ке», объявили, что науку движет эксперимент. Если нет возможно-
сти измерить, просчитать, разглядеть, то нечего и теоретизировать. 
Научная методология, утверждали авторы, основана на проверках 
и перепроверках результатов, тщательном анализе тех условий, 
которые нужны для постановки экспериментов. Все это отшлифо-
вало научный подход и превратило физику и другие «точные» 
науки в уникальный и всеохватный инструмент познания мира1. 

Авторы вразумляют: научное высказывание любого физика 
проходит многократную проверку… А философы способны только 
задержать развитие науки. Изучение философии приводит к пе-
чальным результатам. «Древние греки, – пишут авторы, – много 
внимания посвятившие философии, когда начинали с ответа на 
вопрос (имеется в виду “а что это такое?” – П.Г.) (…) не позволяли 
себе сделать следующий шаг, пока не будет определен предмет 
исследования. Поэтому они успешно занимались геометрией и ма-
тематикой, но на много сотен лет затормозили развитие науки фи-
зики. У них были гениальные догадки, но они бы могли продви-
нуться значительно дальше, если бы не ложная методологическая 
установка – “философия впереди физики”»2. 

Бедные, наивные греки! Вместо того чтобы измерять массу и 
заряд, они мучительно размышляли над тем, а что это такое? 
Поздно, поздно, оказывается, спохватились эллины. Но если бы 
древние греки, оставив свою любовь к мудрости, собирали бы ми-
нералы, дробя, разогревая или охлаждая их, если бы они занима-
лись только опытами, наука как специфическая форма постижения 
реальности, скорее всего, вообще не появилась бы. 

Может быть, не стоило бы останавливать внимание на этой 
публикации, если бы она не выражала некоторые тенденции совре-
менных научных представлений и не таила бы в себе ряд важных 

                                          
1 Низовцев В.В., Любитов Ю.Н., Мурзин В.С. О судьбе философии и нау-

ки // НГ-Наука: Ежемесячное приложение к «Независимой газете» – М., 1999. – 
№ 7, Июль. 

2 Там же. 



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

15

проблем, связанных со спецификой философского знания. Экспе-
римент сам по себе, вне теории, не вполне ясная вещь. В мифологи-
ческом мышлении пространство и время никогда не рассматрива-
ются как чистые и пустые формы. Наука без предварительных 
философских установок непродуктивна и во многом невозможна. 
Опытные знания накапливались в древних культурах, в том числе 
и восточных. Но наука как феномен возникла лишь в строго опре-
деленной точке культурного поля. Именно там, где обнаружили 
неисчерпаемый потенциал абстракции, универсальное (философ-
ское мировоззрение). 

Прежде чем приступить к опытной экспертизе, древние гре-
ки должны были вооружиться некоей догадкой. Не так ли в голове 
Демокрита появилась идея о том, что, вероятно, все многообраз-
ные предметы окружающего мира состоят из мельчайших недели-
мых частиц? Эта интуиция как раз и дала исток химии и физике. 
Поиск «кирпичиков» мироздания и открыл возможности для раз-
носторонних экспериментов. 

Прежде чем древние эллины приступили к различным экс-
периментам, потребовалась огромная сила умозрения, чтобы Все-
ленная оказалась схваченной единым взглядом, чтобы родилось 
теоретическое представление о времени и пространстве, на кото-
ром зиждется физика. «Науки в Египте практически не существо-
вали, математика пребывала в зачатке, – пишет К. Уилсон. – Как и 
китайцы, египтяне предпочитали древности ради древности, по-
этому их медицина была смесью современных наблюдений и зам-
шелых снадобий, почерпнутых из старых книг. Религия страдала 
той же непоследовательностью, вызванной нежеланием порвать с 
прошлым»1. Прежде чем развернулась работа по массовым экспе-
риментам, древние эллины должны были выработать абстрактные 
представления о пространстве и времени. 

Пространство и время – структуры, в которые вмещается вся 
реальность. Вне условий пространства и времени мы не можем 
познать ни один реальный предмет. Ничто в мире, согласно Герак-
литу, не может превысить своей меры, а мера эта – пространствен-
ные и временны�е ограничения. Описывать и анализировать спе-
цифические черты, которые приобретают пространство и время в 
                                          

1 Уилсон К. Оккультное. – М.: Республика: Терра–Книжный клуб, 2001. – 
С. 148. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

16

человеческом опыте, – такова одна из самых благодарных и важных 
задач антропологической философии, отмечает Э. Кассирер1. 

Наивно и безосновательно считать явления пространства и 
времени необходимыми и тождественными для всех живых существ. 
«Низшим организмам, очевидно, мы не можем приписать тот же род 
пространственных восприятий, что и человеку. И даже между чело-
веческим миром и миром высших антропоидов остается в этом от-
ношении явное и неустранимое различие»2. Кассирер считал, что 
первой и важнейшей заслугой греческой мысли было то, что она от-
крыла существование абстрактного пространства. Обыкновенные 
люди могут осмысливать пространство, время и движение лишь на 
основании отнесенности этих понятий к воспринимаемым объектам. 
О каком же эксперименте можно вести речь, если примитивное 
мышление не способно не только осмыслить систему пространства, 
но даже понять его схему. Конкретное пространство примитивного 
мышления не может быть приведено в схематическую форму. 

Этнография показала, отмечает Кассирер, что первобытные 
племена наделены чрезвычайно острым восприятием пространства. 
Туземец способен видеть мельчайшие детали своего окружения. Он 
чрезвычайно чувствителен к любому изменению в состоянии обыч-
ных объектов среды. Даже в самых трудных условиях он способен 
найти верную дорогу. С чрезвычайной точностью следует он за 
всеми поворотами реки, когда гребет или идет под парусом вниз 
или вверх по течению. Однако при ближайшем рассмотрении, пока-
зывает Кассирер, мы с удивлением замечаем, что вопреки этой спо-
собности у него обнаруживается странный недостаток, касающийся 
понимания пространства. Если попросить его дать общее описание, 
начертить карту реки со всеми ее поворотами, то он не сможет этого 
сделать и даже не поймет вопроса. 

Те же этапы развития, отмечает Э. Кассирер, мы обнаружи-
ваем, когда переходим от проблемы пространства к проблеме вре-
мени. Здесь, правда, обнаруживаются не только совершенно точ-
ные аналогии, но также и характерные различия в развитии того 
или другого понятия. Согласно Канту, пространство есть форма 
«нашего внешнего опыта», а время – «форма внутреннего опыта». 
При истолковании своего внутреннего опыта человек сталкивается 
                                          

1 Кассирер Э. Избранное. Опыт о человеке. – М.: Юристъ, 1998. – 784 с. 
2 Там же. – С. 490. 



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

17

с новыми проблемами. Здесь он не может использовать те же ме-
тоды, что при первых попытках организовать и систематизировать 
свои знания о физическом мире. У того и другого вопроса налицо, 
однако, общая основа. Ведь даже время осмысливается, прежде 
всего, не как специфическая форма человеческой жизни, а как об-
щее условие органической жизни вообще. 

Органическая жизнь существует, лишь развертываясь во 
времени. Это не вещь, а процесс – нескончаемый, непрерывный 
поток событий. И в этом потоке ничто не повторяется в той же са-
мой форме. К органической жизни хорошо приложимы слова Ге-
раклита: «Нельзя дважды войти в одну и ту же реку». Организм 
никогда не локализован в единственном мгновении. В его жизни 
все три времени – настоящее, прошедшее и будущее – создают не-
кое целое, которое нельзя расщепить на отдельные элементы. 

Таким образом, античная философия вряд ли преуспела бы 
на путях эксперимента и развития физики, если бы она не отдала 
должной дани философии. Целевое систематическое эксперимен-
тирование для Античности не было характерно. Попытки проведе-
ния эксперимента обнаруживаются у Архимеда при определении 
плотности, площадей поверхностей и объемов тел (мысленного). 
Птолемей экспериментально определил индекс преломления воз-
духа по отношению к воде и воды по отношению к стеклу, причем 
определил с высокой степенью точности без применения матема-
тической формулировки. 

Все это вовсе не означает, что у древних греков, как отме-
чают авторы статьи в «НГ-науке»1, была ложная методологическая 
установка – философия впереди физики. Напомним ученым му-
жам, что она же, по определению учеников Аристотеля, это как 
раз то, что после физики. Античная философия дала человечеству 
не просто ряд «гениальных догадок». Она нарисовала общий план 
мироздания, наметила пути его постижения, разработала общие и 
частные категории, которые позволили науке сделать колоссаль-
ный рывок в познании универсума. 

 
 

                                          
1 Низовцев В.В., Любитов Ю.Н., Мурзин В.С. О судьбе философии и науки // 

НГ-Наука: Ежемесячное приложение к «Независимой газете» – М., 1999. – № 7, 
Июль. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

18

Культурология 
 
Еще сохранилась память о том времени, когда чиновники 

предложили исключить культурологию из образовательного стан-
дарта. Культурология стала развиваться в нашей стране в 60-х го-
дах прошлого века. Появились научные центры и кафедры, были 
выпущены первые работы по культурологии. Однако само назва-
ние дисциплины долгое время было неприемлемым по идеологи-
ческим соображениям. Первым специалистам по теории культуры 
приходилось с трудом добывать эмпирические сведения, «вводить 
в обиход» имена крупных исследователей. 

Культура – это выявление смысла мира в общности людей, в 
их практике и в идеалах, разделяемых ими. Культурология в на-
шей стране развивается стремительно. Выпущены уже сотни тру-
дов, хрестоматий, антологий. Изучение культурологии как само-
стоятельной дисциплины узаконено теперь в отечественном 
образовании. Одновременно изучение культуры развивается в 
рамках антропологии и этнографии. 

Именно поэтому статус культурологии в современном обра-
зовании весьма значителен. Культурология представлена сегодня 
системой научных и образовательных организаций – отраслевыми 
научно-исследовательскими институтами Министерства культуры, 
отделами и секторами в составе многих академических и отрасле-
вых НИИ, рядом специальных культурологических учебных заве-
дений, несколькими сотнями культурологических кафедр, создан-
ных фактически во всех вузах страны как гуманитарного, так и 
технического профиля. Культурология знакомит людей с духовным 
богатством разных культур, всего человечества. За время своего 
существования культурология как учебная дисциплина добилась 
немалых успехов. По всей стране развернулись культурологические 
исследования, которые превратились в значительный фактор гума-
нитарного знания. Достаточно сказать, что в нашей стране сложи-
лись культурологические школы. Назовем хотя бы некоторые име-
на – В.С. Библер, А.Л. Доброхотов, Г.С. Кнабе, Е.М. Мелетинский. 

Социальные нововведения обычно начинаются с преображе-
ния ценностей. Возьмем, к примеру, процесс модернизации в стра-
нах Востока. С чего начиналось здесь преображение жизни? Разу-
меется, с постепенного изменения ценностных ориентаций. Как 
только культурологи фиксировали перемены в духовной жизни лю-



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

19

дей, так возникала почва для перестройки социальных процессов. 
Нельзя объяснить динамику общества без глубокого погружения в 
образ жизни, систему мышления, культурного осознания. 

Культурология сама оказалась комплексной интегративной 
дисциплиной. Она включила в себя комплекс знаний, накопленных 
внутри философии культуры, социологии культуры. Выделив 
культуру как специфический класс явлений, наделенных символи-
ческим значением и присущих только человеческому обществу, 
Уайт выявил принципиально важную черту антропологии как науки 
о человеке. Он дополнил свое определение примечательной кон-
статацией: человек – это мир его культуры. В самом деле, нельзя 
говорить о культуре без выявления ее генезиса (происхождения), 
без анализа символической природы культуры и ее воздействия на 
историю, без выявления специфики различных культур. 

Культурология – сравнительно новая гуманитарная дисцип-
лина. Как самостоятельная наука она оформилась в начале 
ХХ столетия. В западной литературе проблематика культуры рас-
сматривается, как правило, в философии культуры, в культурной 
антропологии. Эти дисциплины позволяют обновить методологию 
в области истории, этнографии, истории культуры. 

Интерес к культуре в наши дни определяется многими об-
стоятельствами. Современная цивилизация стремительно преоб-
ражает окружающую среду, социальные институты, бытовой ук-
лад. В связи с этим культура оценивается как фактор творческого 
жизнеустроения, неиссякаемый источник общественных нововве-
дений. Отсюда стремление выявить потенциал культуры, ее внут-
ренние резервы, отыскать возможности ее активизации. Рассмат-
ривая культуру как средство человеческой самореализации, можно 
выявить новые неистощимые импульсы, способные оказывать 
воздействие на исторический процесс, на самого человека. 

Вот почему в современном знании выявился особый интерес к 
культуре как к фактору социального развития. Некоторые исследова-
тели приходят к убеждению, что именно духовные черты, социокуль-
турные признаки конкретного общества или даже целого региона на-
кладывают отпечаток на социально-историческую динамику. Многие 
теоретики связывают судьбы мира с философским постижением 
культуры в целом или культуры отдельного народа в частности. 

В истории человечества можно выделить эпохи, когда разви-
тие было медленным, еле ощутимым. В Древнем Китае традиции 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

20

регулировали весь образ жизни. Любой поступок был ритуально 
обусловлен. 

Время, казалось, остановилось и в Древнем Египте, поколе-
ние за поколением вели сходную жизнь. А вот во Франции XIX в. 
революции следуют одна за другой, на человека обрушивается 
каскад перемен. 

По мнению многих исследователей, в прошлом веке про-
изошел разрыв социального и культурного циклов. Иначе говоря, в 
один и тот же социальный период происходила смена культур. 
Это, по существу, одна из исторических закономерностей нашего 
времени. Темпы культурных перемен стали более быстрыми.  
В прошлом социальный цикл был гораздо короче культурного. 
Человек, появившись на свет, заставал определенную структуру 
культурных ценностей. Она не менялась в течение многих столе-
тий, регулируя жизнь ряда поколений. 

Теперь же на протяжении одной жизни может чередоваться 
несколько культурных эпох. Человек, рожденный в яранге, спосо-
бен поступить в вуз и обрести совсем другой культурный статус. 
Он же может вернуться в родное селение и привнести в его жизнь 
элементы еще не знакомой культуры. 

Сместились все представления, к которым мы уже привыкли. 
Соседка рассказывала, что в этом году мальчик не пойдет в школу – 
нет денег на школьную форму и учебники. Подземный переход 
оглушает вас звуками аккордеона. Вы замедляете шаг. Несколько 
месяцев назад вы видели этого музыканта на сцене филармонии. 

Катастрофически быстро рушится привычный уклад жизни, 
уходит в прошлое то, что еще недавно составляло смысл нашего 
бытия. Меняются ориентации, низвергаются святыни. Рвутся нити, 
связывающие нас с близкими людьми… Человек остается одино-
ким перед надвигающейся опасностью. 

Исследователи нередко ставят вопрос: существует ли особая 
наука под названием «культурология»? Кто конкретно представ-
лял ее в истории мысли?1 Иногда трудно догадаться, чего хотят 
авторы этих вопросов: доказать, что никакой культурологии как 
области гуманитарного знания пока нет, и не нужны определенные 
усилия, чтобы она сложилась; или, наоборот, поставить под со-
                                          

1 См.: Культурология как наука: За и против: Круглый стол. Москва, 
13 февр. 2008 г. – СПб.: СПбГУП, 2009. – С. 9. 



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

21

мнение весьма солидную традицию, в рамках которой накоплено 
столько открытий, ценнейших наблюдений, глубоких прозрений. 
Огорчает иное: постоянно навязывая эту тему научному сообщест-
ву, авторы этих вопросов уводят исследовательскую мысль в сто-
рону от других, вполне реальных культурологических проблем. 

Идея культурологии как самостоятельной гуманитарной 
дисциплины обозначилась еще в начале прошлого века. Немецкий 
философ В. Оствальд пришел к убеждению, что культура как фе-
номен может изучаться в рамках отдельной науки1. Под культурой 
он понимал совокупность факторов, обеспечивающих социальный 
прогресс человечества. Оствальд не только выделил науку о куль-
туре, но и попытался определить круг проблем, которые могли бы 
войти в ее компетенцию. 

Через четверть века американский исследователь Лесли Эль-
вин Уайт разработал новую концепцию культуры, подверг переос-
мыслению представление об эволюции культуры и ее ценности для 
анализа культуры, предложил название для новой дисциплины – 
культурологии2. Кто конкретно занимался культурологией – этот 
вопрос, пожалуй, предельно ясен. Значительная армия антрополо-
гов, этнографов, историков обратилась к изучению феномена 
культуры. Но можно ли их называть культурологами? 

Спорят: сам термин имеет право на существование, но что 
он реально обозначает – одну науку или комплекс разных наук о 
культуре? Может быть, это суммарное выражение самых разных 
областей научного знания о культуре? 

Термин «культура» в его современном значении возник 
сравнительно недавно, всего два-три столетия назад. Древние гре-
ки противопоставляли собственную «воспитанность» варварству. 
Вместе с тем они осознавали, что человек живет не просто в физи-
ческой, но и в символической вселенной. Это символический мир 
мифологии, языка, искусства, который сплетается вокруг человека 
в прочную сеть. Культура – специфика человеческой деятельно-
сти, то, что характеризует человека как вид. Поиски человека до 

                                          
1 Оствальд В. Энергетические основы науки о культуре. – СПб.: Образо-

вание, 1909. – 236 с. 
2 Уайт Л.Э. Избранное: Эволюция культуры. – М.: РОССПЭН, 2004. – 

1064 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

22

культуры не имеют смысла, появление его на арене истории мож-
но рассматривать как феномен культуры. 

Почему культурология столь актуальна сегодня? Дело не 
только в том, что в ее русле накоплены интересные факты и от-
крытия. И даже не в том, что она изучает культуру – этот чрезвычай-
но разноликий и предельно значимый для человечества феномен.  
К культуре проявляют интерес философия, социология, этнология, 
этнография, история, семиотика, различные варианты антрополо-
гии. Еще недавно наши общественные науки, пытаясь раскрыть 
содержание социальных процессов, динамики истории, вообще 
обходились без рассмотрения культурных явлений. Они толковали 
об экономике, политике, общественном сознании. Однако многие 
скрытые аспекты жизни общества ускользали от их внимания.  
В результате важнейшие тенденции, относящиеся к жизни челове-
чества, не принимались в расчет, и предвидение будущего оказы-
валось вообще невозможным. 

Постепенно в гуманитарное сознание входила идея, согласно 
которой вообще все общественные процессы начинаются с преоб-
ражения культуры. Культура захватывает широкий круг жизни 
человека: традиции, ценности, быт, стиль поведения. Допустим, 
официальная сторона того или иного социума кажется практиче-
ски неизменной. Но в это время незримо происходят изменения в 
том, что люди считают святынями для себя, как они благоустраи-
вают быт, как выстраивают образ жизни. Именно эти феномены 
оказывают решающее воздействие на культуру, цивилизационное 
устройство, социальную ситуацию в целом. 

 
 

Социология 
 
В XIX в. родилась особая наука – социология. Она изучает 

формы совместной жизни людей и изменения этих форм. Ее пред-
ставители проявили обостренный интерес к общим и специфиче-
ским закономерностям развития общества. В отличие от филосо-
фов, которые опирались на силы собственного ума и фантазии и 
пытались скорее догадаться, ухватить путем интуиции и ума об-
щую картину возникновения и становления общества, социологи 
старались более детально изучать конкретные коллективы, соци-
альные организации. Разумеется, они опирались и на возможности 



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

23

интеллекта. Однако социология в своих выводах исходит из фак-
тов, наблюдений, реальных обобщений. 

Несколько лет назад я готовил к изданию книгу Н.А. Бердяева 
«Философия неравенства». Меня тогда поразила мысль философа: 
«Жизнь общества – это тайна». Хотелось сразу оспорить этот вы-
вод. Да, мы мало знаем о том, как родился мир. Да, для нас загадка – 
феномен человека. Это, разумеется, тайна. Но можно ли сказать 
такое об обществе? Во-первых, человечество накопило огромное 
множество социальных теорий. Во-вторых, ведь мы пытаемся се-
годня сознательно и целеустремленно строить новое общество. 
Социологи каждодневно собирают неисчерпаемый конкретный 
материал. Неужели общество – это тайна? 

Сейчас я вполне согласен с Н.А. Бердяевым. Понять меха-
низмы общества, внутреннее его устройство, динамику социаль-
ной жизни, ее суть мы пока не можем. Нам не понятно, отчего ра-
дикальные программы, просчитанные до каждого параграфа, 
вызывают эффект бумеранга. Почему социальный маятник посто-
янно бросает нас от реформ к консерватизму? Мы осознаем, что 
общество – это некая целостность. Однако стремимся тащить со-
циум из пропасти, ухватив за собственные волосы. Мы недоумева-
ем, что приводит к неожиданному и обвальному сдвигу в жизнен-
ных и практических установках людей. Хотелось бы также понять, 
отчего политическая психология фактически имеет дело с пато- 
психологией? Почему «эстетика безобразного» оказывается при-
влекательной в образе политического лидера? Мы третируем обы-
денное сознание, но вдруг обнаруживаем в нем здоровую трез-
вость, начисто опрокидывающую развернутые идеологические 
программы манипуляторов. 

Опасна гордыня точного знания, которое может будто бы 
указать, как выглядит общество на конкретной точке своего разви-
тия и куда оно может эволюционировать. Немецкий социолог 
Макс Вебер не случайно писал о том, что «дикарь» знает неизме-
римо больше об экономических и социальных условиях своего 
существования, чем «цивилизованный» человек в обычном смысле 
слова. Социологи не располагают сегодня универсальной социаль-
ной теорией. Жизнь общества во многом является для нас тайной. 

Но что мы должны знать? Немецкий социолог К. Манхейм 
писал о том, что вовсе не обязательно регулировать все на свете. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

24

Можно, скажем, направлять движение поездов. Но незачем предо-
пределять разговоры в купе… 

Остается огромная зона свободы, стихийности. Не менее 
тревожна и другая тенденция – знать об обществе совсем немного, 
да и то в основном о разговорах в купе. Между тем социология в 
наши дни может решать разносторонние задачи. 

Джон Сол показал в своей книге1, что, более того, непре-
рывная и настойчивая сосредоточенность на рациональности, за-
родившаяся в XVII в., дала неожиданный результат. Постепенно 
разум начал дистанцироваться и отделять себя от других, так или 
иначе признанных, характеристик человека: духа, инстинктивных 
потребностей, веры и эмоций, а также интуиции и, самое главное, 
опыта. Это постоянное выдвижение разума на первый план про-
должается и в наши дни. И оно уже достигло такой степени дисба-
ланса, что мифическая важность разума затмила все другие кате-
гории и едва ли не поставила под сомнение их значимость. 

Практическим следствием такого затянувшегося гипноза 
стало превращение последних пятисот лет в Век Разума. Мы при-
вычно подразделяем этот век на следующие периоды: Просвеще-
ние, романтизм, неоклассицизм, неореализм, символизм, эстетизм, 
нигилизм, модернизм и так далее. Но разница между этими перио-
дами, как и разница между школой Бэкона и школой Декарта, ма-
тематически доказывающего правильность своих выводов, посте-
пенно переходит в эмпирический, механистический подход Локка, 
который, в свою очередь, перетекает в детерминизм Маркса. 

Достижение власти стало мерилом социальной добродетели. 
Знание, разумеется, было вынуждено стать гарантом моральной 
силы разума. Знание – это непобедимое оружие в руках индивида; 
оружие, могущее гарантировать, что общество построено на ра-
зумной и продуманной основе. Но в мире, который зависит от си-
лы, исходящей от структур, объективная оценка силы не могла 
сохраниться и быстро трансформировалась в приверженность к 
контролю со стороны разума. Старую классовую цивилизацию 
заменила цивилизация кастовая – до крайней степени изощренная 
версия корпоративизма. Знание превратилось в валюту власти и 
остается таковой и поныне. Эта цивилизация засекреченных экс-
                                          

1 Сол Д.Р. Ублюдки Вольтера. Диктатура разума на Западе. – М.: АСТ:  
Астрель, 2007. – 895 с. 



 
Величие и бесценность гуманитарного знания 

 

 

25

пертов вполне естественно одержима не поиском понимания про-
блем, а подготовкой ответов на вопросы. 

 
 

История 
 
Столетие назад в исторической науке господствовал позити-

визм. Его приверженцы были убеждены в том, что фрагменты ис-
торической истины легко угадываются в конкретных источниках, 
в описанных фактах протекшей жизни. Но разве это не единствен-
ный путь к воссозданию летописи событий? Позитивисты не при-
знавали иного пути, полагая, что сначала нужно набрать как мож-
но больше фактов, освоить по возможности разные источники и 
лишь потом искать причинно-следственные связи, за которыми, 
без сомнения, скрываются законы исторического развития. 

Опыт истории многоярусен. Исследователь может основа-
тельно проследить летопись событий, имеющих, скажем, отноше-
ние к политической стороне жизни. Но при этом окажется равно-
душным к тому, что мы называем повседневностью, размеренной 
житейской практикой, прозой жизни. Ученый может углубиться в 
социальные подробности человеческого бытия. И при этом упус-
тить из виду ту историческую правду, которая запечатлена в по-
эзии камня, потоке музыки, сочетании красок. Масса исторических 
фактов не всегда превращается в картину. Но иной фрагмент куль-
туры раскрывает тайну истории в большей степени, чем скрупу-
лезное коллекционирование фактов и событий. Освещение факта 
требует озаренности, интуиции и концептуальной щедрости. 

Сейчас власть в России озабочена созданием унифициро-
ванного учебника по истории. Не вдаваясь в долгие рассуждения 
по этому поводу, можно отметить, что эта область гуманитарного 
знания также находится на пересечении многих споров. 

Есть в России историки, которые полагают, что принятие 
православия на Руси – факт далеко не безобидный и не отрадный. 
Авторы считают, что русская история началась с приходом пра-
вославия, с идеологии самого христианства. Между тем, мол, 
православие отрицает русскую историю, а вместе с ней не одну 
тысячу лет существования русского народа. Стремление вклю-
чить в исторический обиход языческие традиции может быть 
предметом особой озабоченности отдельных исследователей. Но 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

26

тогда получается, что это еще один продукт идеологического про-
изводства. Воскрешение утраченных событий истории, культ тра-
диции – благое дело. Но почему оно должно реализовываться за 
счет критики православия и принижения его роли в истории рус-
ского народа? Известно, что принятие христианства превратило в 
одночасье Русь в наследницу величайших мировых культур, рас-
ширив ее культурно-историческое время на тысячелетие. «Переве-
денные на церковнославянский “Слова святого Иоанна Златоуста” 
воспринимались как неотъемлемый факт собственной культуры. 
Без него и всего компендиума святоотеческого наследия не было 
бы на Руси митрополита Илариона, Кирилла Туровского, всей 
богатейшей древнерусской книжности, из которой до нас дошли 
сущие крупицы. Или взять так называемое второе южнославян-
ское влияние, отразившееся в личности святого Сергия Радонеж-
ского, творчестве Андрея Рублёва и русской победе на Кулико-
вом поле»1. 

Однако трудно оспорить тот факт, что после христианизации 
Руси в эпоху раннего Средневековья международные связи древ-
нерусской культуры расширились. Под влиянием кирилло-
мефодиевской традиции сложилась развитая метасистема духов-
ной культуры, охватившая южных и восточных славян на основе 
одной православной культуры, одной письменности, одной книж-
ности и общих традиций. Древнерусская мудрость выступает в 
этот период как составная часть философской мысли всех право-
славных славянских народов. 

Главные сферы современного человеческого знания так пе-
ремешаны, что они составляют единое целое и не являются авто-
номными территориями, управляемыми властями. 

 

                                          
1 Рудалев А. Симфонические личности и бездумные штампы // Литератур-

ная газета. – М., 2013. – № 25–26. 


